
Univ Zawia Rewaq Alhkma J. 2025; 9:2, 59-84.       https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ  

“Articles published in Univ Zawia Rewaq Alhkma J are licensed under a Creative Commons  

Attribution-NonCommercial 4.0 International License.”  

  
 

        

 

Divine Justice Between Reason and Freedom 
The Theory of Good and the Best According to Al-Nizam and 

Judge Abd al-Jabbar al-Mu'tazili 

sumayyah Imran  

Departement of philosophy - Faculty of Arts- University of Zawia 

Zawia - Libya 

EMAIL:S.emran@zu.edu.ly  

 

Received:10 /01/2025 / Accepted:20/12/2025 Available online:31/12/2025.DOI:10.26629/UZRHJ .2025.07 

Abstract: 

The principle of divine justice is one of the most important principles for the Mu'tazilites, who 

consider it the pinnacle of moral philosophy. This is achieved by rejecting determinism and 

defending human freedom, based on the verse: "And when you judge between people, judge 

with justice" [Quran 4:58]. Justice is the foremost virtue, governing actions that affect others, 

especially in God's relationship with His servants, and the affirmation of His power and 

responsibility for His actions, led the Mu'tazilites to consider the noble verse: "And do not 

throw yourselves into destruction" [Surat Al-Baqarah: Verse 195] as one of the foremost 

verses that explain divine justice in this way.                                                                            

This affirms the responsibility of human action, as God Almighty has declared: “And I am not 

unjust to My servants” [Surah Qaf, verse 29]. Injustice necessitates a physical, human action 

to be realized. Therefore, God is free from it, and it is not permissible for Him to be unjust. 

Furthermore, His statement, “Would He be unjust even by an atom’s weight?” [Surah An-

Nisa, verse 39], further emphasizes the negation of injustice from Him. And all credit is due 

to Him.                                                                                                                                   

The Mu'tazilites deepened the concept of divine justice in response to the dictates of reason 

and logic, citing the verse: "Your Lord does not wrong anyone" [Surat Al-Kahf: Verse 49]. 

They argued that if God willed, He could compel creation to obey Him and forcibly prevent 

them from disobeying Him, and He is certainly capable of doing so. This is supported by the 

verse: "Indeed, God commands justice and good conduct" [Surat An-Nahl: Verse 5].                

[Verse 90] There is a close connection between monotheism and justice in the doctrine of the 

Mu’tazilite sheikhs, because in the principle of monotheism they absolve God of the attributes 

of created beings, and in the principle of justice they absolve Him of injustice and oppression. 

University of Zawia -  Rewaq Alhkma Journal (UZRHJ) 

Volume 9, Issue 2, (2025), pp.153 -168  , ISSN:3079-0581 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 151 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

God Almighty is unique in His essence in the principle of monotheism, He does not resemble 

anyone and no one resembles Him, and in the principle of justice He is unique in His 

goodness, so no evil or oppression emanates from Him.                                                           

The research aims to highlight the ideas of both Al-Nazzam and Judge Abdul Jabbar, as they 

are among the greatest sheikhs of Mu’tazilism, and their attempts to defend the issues of 

religion, and to study their opinions and the positive aspects they contained in serving Islamic 

thought.                                                                                                                                   

The importance of this research lies in revealing the points of convergence and divergence 

between al-Nazzam and Qadi Abd al-Jabbar, and attempting to clarify the points of agreement 

between them. Therefore, we adopted a comparative analytical approach to analyze and 

compare the views of the two scholars.                                                                                         

Keywords: Divine Justice – Qadi Abd al-Jabbar – al-Nazzam – Mu'tazila.                                 

 

                    

 

 
 
 
 
 
 
 

  



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 155 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

 والحرية. العدل الإلهي بين العقل
 ام والقاضي عبد الجبار المعتزليصمح عند النظ  والأ حنظرية الصلاقراءة في 

 سمية عمران

 ليبيا -الزاوية. الزاوية جامعة ،  الآدابكمية ،  الفمسفةقسم 

Email: S.emran@zu.edu.ly 

 

 م20/01/1115تاريخ النشر:  م11/01/1115تاريخ القبول:  م10/01/1115تاريخ الاستلام: 

 ص البحث:ممخ  
قمة الفمسفة الأخلاقية ، من خلال  ، حيث يعتبرونولممعتزلة العدل الإليي من أىم المبادئ مبدأيُعد     

ذَا حَكَم :  دفاع عن حرية الإنسان لقولو تعالىإسقاط  الجبرية ، وال   بِٱلعَدلِ  تَحكُمُواْ  أَن ٱلنَّاسِ  بَينَ  تُموَاِ 
، لاسيما في الآخر ل التي يحكم الأفعال المتعدية إلىس الفضائالعدل رألأن ؛[ 85]سورة النساء : الآية 

وَلَا  فقد اعتبر المعتزلة الآية الكريمة : تأكيد قدرتو ومسؤوليتو عن فعمو ، بالعباد ، و  علاقة الله تعالى
نحو  التي تفسر العدل الإليي عمىلآيات [ في مقدمة ا598]سورة البقرة : الآية  ٱلتَّيمُكَةِ  إِلَى بِأَيدِيكُم قُواْ تُم

، [  99] سورة ق الآية   لِّمعَبِيدِ  بِظَمََّّٰموَمَآ أَنَا   يؤكد مسؤولية الفعل الإنساني ، فقد أقر الله تعالي : 
ا لتحقيقو . وبالتالي فإن الله منزه عنو . كما أنو لا يجوز عميو .ولأنو ا إنسانيا ماديا  الظمم يستدعى فعلاا ف

[ تأكيداا لنفي الظمم منو . ويرجع الفضل 99النساء : الآية ]سورة  يَظْمِمُ مِثْقَالَ ذَرَّة ا لقولو تعالي 
لَا  الي : لممعتزلة في تعميق مفيوم العدل الإليي استجابة بذلك لدواعي العقل والمنطق وفي قولو تع

لجبر الخمق عمي طاعتو ، ومنعيم اضطراراا  ى[ ولو شاء تعال99ة ] سورة الكيف : الآي يَظْمِمُ رَبُّكَ أَحَدا 
نِ  بِالْعَدْلِ  يَأْمُرُ  لمَّوَ إِنَّ اَ  :  ى، وىو عمي ذلك قادر . لقولو تعالعن معصيتو  حْسََّٰ ] سورة النحل :   وَالْإِ

ة بين التوحيد والعدل في مذىب شيوخ الاعتزال ، ذلك أنيم في أصل التوحيد [ وىناك صمة وثيق 99الآية 
في أصل  ىنو عن الظمم والجور ، فالله تعالينزىون الله عن صفات المخموقين ، وفي أصل العدل ينزىو 

يتو ، فلا يصدر التوحيد منفرد بذاتيتو ، لا يشبو أحداا ولا يشبيو أحد ، وىو في أصل العدل منفرد بخير 
 .عنو شر ولا جور

شيوخ الاعتزال ومحاولتيم ييدف البحث إبراز أفكار كل من النظّام والقاضي عبد الجبار باعتبارىما من أكبر 
 في الدفاع  عن قضايا الدين، ودراسة أراءىما وما اشتممت عميو من ايجابيات في خدمة الفكر الإسلامي.



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 156 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

كل من النظّام والقاضي عبد الجبار،  التلاقي والاختلاف عند وتكمن أىمية البحث في الكشف عن وجو
لذلك اعتمدنا عمى المنيج التحميمي المقارن لتحميل أراء  ومحاولة توضيح النقاط التي تجمع بينيما.

 الشيخين والمقارنة بينيما.
 

 .القاضي عبد الجبار ـــ النظّام  ـــ المعتزلة  الإليي ـــالعدل  الكممات المفتاحية:
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 157 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

 :المقدّمة
لاء المعرفـة، فالعـدل ىـو تنزيـو الله أعمينـا  الفكـر، واسـب بموىبـة  العقـل، وجممنـاالحمد الله الـذ  وىبنـا نعمـة 

الظمـم، وىـو صـل الشـقاء والـبلاء .والعـدل كريمـة مـن صـفات البـار  جـل   ايـتعـالى عـن فعـل القبـيح. ويقابم
ــدَاوُ  مــر بــو ســبحانو فــي  كتابــو العزيــز:أ،وقــد  راســمو ، فيــو العــدل الــذ  لا يجــو   خَمِيفَــة فِــي إِنَّاجعمنــاك دُ ۥيََّٰ

 يمان .[ وجعمو صنو الإ25]سورة ص : الآية بِٱلحَقِّ  ٱلنَّاسِ  بَينَ  فأحكم ٱلَأرضِ 
والعقــل يحكــم مســتقلاا بوجــوب العــدل وحســنو وكمــال  منزلتــو مــن دون أن يكــون ىنــاك ممــة  أو ديــن ، كمــا 

الظمـم ، وىــذا أمـر مركــوز فــي جبمـة البشــر العاقـل الــذين فطــروا عمـى التمييــز بـين الخيــر والشــر  يحكـم بقــبح
،النافع والضار، الحق والباطل، فيل ينكر العقل والعقلاء حسن الصدق وقـبح الكـذبو وىـل ينكـرون حسـن 

  لذاكولى من يرشدىم ليذا أو إالأمانة وقبح الخيانــــــــــةو وىل ىم بحاجة 
ىـو مـن أميـز صـفات الله عـز وجـل فـلا يصـدر عنـو مـا يتنـافى وعدلـو وانصـافو، بـل أن كـل مـا فـي  والعدل

تقانـــو وكونـــو عمـــى مقتضـــى العــدل ونـــواميس الصـــلاح والحكمـــة  والأعـــراض إالوجــود يـــنم عـــن ذلـــك لمكــان 
ــمَآءَ وَمَــا خَمَقْنَــا اَ  الســامية  لقولــو تعــالى :  طِــلا بَيْنَيُمَــا وَمَــا وَالْأَرْضَ  لسَّ لِــكَ  بََّٰ  لِّمــذِينَ  فَوَيْــل كَفَــرُواْ  اُلــذِينَ  ظَــنُّ  ذََّٰ

لـى العـادل الحكـيم خـالق إلـذلك كـان مـن العبـث نسـبة الظمـم والشـر  [26: الآيـة ]سـورة صالنَّـارِ  مِـنَ  كَفَرُواْ 
حسـان ويعاقـب عمـى الظمـم والعـدوان ، وينـتقم ومرسل الرسل ومنزل الكتب ، الذ  يأمر بالعـدل والإ نالأكوا

 لا عن شــر .إلا بخير ما نيى إن ذ  شر وىو الذ  ما أمر م
 الآتي:ييدف ىذا البحث إلى 

براز نمطاا من الفكر الإسلامي المتمثل في شيخين من أعظم شيوخ الاعتزال ومحاولة صياغة فكرىما إ -1
 المعتزلي ودفاعيم عن قضايا الدين .

مقـة بيـذا الموضـوع .وبيـان مـا اشـتممت عميـو تمـك المشاركة بـبعض الجيـد فـي دراسـة أراء الشـيخين المتع-2
 الآراء من ايجابيات أو سمبيات .
 في:أما عن أىمية الدراسة فتكمن 

 الكشف عن وجوه التلاقي والاختلاف عند الشيخين والوصول إلى الجامع المشترك بينيما .-
 المقارن. في دراستي ىذه عمى المنيج التحميمي وقد اعتمدت

 عمى النحو التالي: وميالبحث تقسكما اقتضت طبيعة 
 أولاا: العدل الإليي بين العقل والحرية:

وبـدون ىـذه الحريـة لا يصـح  والمكمف،اعتقد المعتزلة أن حرية الاختيار ىي جوىر الإنسان العاقل المفكر 
الحريـة تكميفو ولا يعود ىنالك فرق بين خطاب الإنسان العاقل والجماد، فمعيار إنسانية الكائن البشـر  ىـي 

العقلانيــة . وتــنعكس ىــذه الحريــة اطمئناناــا نفســياا يــؤد  إلــى تممــك الكــائن البشــر  زمــام نفســو والتأكيــد عمــى 
ذاتو من خلال ىذه الحرية ، ويجعل أصلاا لعمميا وعمميا، فيو يقرر ما يحكم بو عقمو ويقدر ما تخصصو 

  يميـــز الإنســـان المكمـــف عـــن غيـــره مـــن إرادتـــو، والخمـــق الإراد  المنفـــذ لحكـــم العقـــل ىـــو فعـــل الحريـــة الـــذ



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 158 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

الكائنات، فيذه الحرية ليست عفوية نتيجة عن الشيوات والممذات ، بل ىي حرية الفكر والعمل، وعمى ىذا 
يكون ارتباط معنى العدل الإليي بالتكميف قائماا مِـنْ حيـث نسـبة الأفعـال إلـى الإنسـان عمـى جيـة الإحـداث 

ير حـــق ال يــر واســـتيفاء الحــق منـــو، فمعنــى ذلـــك أنــو يجـــب أن يتـــوفر والتقــدير، فمـــادام العــدل يقتضـــي تــوف
لمفاعل حقو في وقوع الفعل منو حتى يصبح استحقاق الحكـم عميـو، وليـذا كانـت نظريـة الصـلاح والأصـمح 
ونظرية المطف كمحصمة منطقية لمفيوم العدل الإليي وبمعنى الحكمة في أفعال الله، وكذلك نظرية التوليد 

 ر الاختيار الإنساني، وحفظ معنى التكميف وتطبيق فكرة ارتباط الأسباب بالمسببات.في سبيل تقري
 ثانياا:ـ نظرية الصلاح والأصمح عند النظّام: 

العــدل ىــو الأصــل الثــاني مِــنْ الأصــول الخمســة لمــذىب الاعتــزال وىــو أقــو  الأصــول وأىميــا، فيــو يمعــب 
تفرعت عنو طائفة مِنْ المسائل اليامة والتي احتمت مكانـاا كبيـراا دوراا كبيراا في تفكير المعتزلة الديني، حيث 

في جدليم ومناقشاتيم. والإيمان بعدالة الله، ونفي الظمم عنو قاعدة فـي الشـريعة الإسـلامية، حيـث لا يوجـد 
مسمم يشك في عدالة الله جل شـأنو وتنزىـو عـن الظمـم. وقـد أكـد شـيوخ المعتزلـة عمـى قضـية حريـة الإنسـان 

ــم وأىم ــالفرائض الواجبــة والحــلال والحــرام، فــالله تعــالى بعدلــو المطمــق الشــامل لا يمكــن أن يظم يــة العمــل، ب
ــنْ عمــل، بــل بقــدرة عمــى مــا شــرعو لــو وكمفــو بــو عبــد )أحــداا، ولا يكمــف بمــا لا طاقــة لىنســان عمــى أدائــو مِ

عمى المعتزلة في ( ويقول د  بور عن العدل المعتزلي: "إن أخص لقب أطمق 199-198: 1988الجبار،
 -المعتزلـة-آخر أمرىم، حينما توجو تفكيرىم إلى مباحث تختمط فييا الفمسفة بالكلام، ىو أنيـم أىـل العـدل 

: 1981)د  بــور،  عنــو شــر، وأنــو يثيــب الإنســان ويعاقبــو عمــى حســب عممــو" رالقــائمون بــأن الله لا يصــد
ولتيــا إثبــات العــدل الإليــي، تثبــت حريــة ( ومــا يتضــح مِــنْ تعريــف د  بــور أن المعتزلــة كانــت فــي محا99

أن يثيُـب  نالإنسان مِنْ جية أخر ، وذلك عبر قاعدة الثواب والعقاب الإليية، بمعنى أن الله تعالى لا يمكـ
يمـان المعتزلـة بعدالـة  أو يعاقب إلا انطلاقاا مِنْ عمل الإنسـان الـذ  ينسـب إليـو عمـى الحقيقـة لا المجـاز. وا 

الظمم قد ساقيم كذلك إلى قضية كلامية ىامة ىي قضية الصلاح والأصـمح، أ  أن الله تعالى وتنزىو عن 
( ، 134) الب ـداد  ،  صلاح ليـم .بـل مـا ىـو أصـمح ولعباده إلا ما ى لالله تعالى مادام عادلاا فيو لا يفع

لأنــو  بمعنـى أنــو إذا كــان ىنــاك أمــران أحــدىما صــلاح والآخـر فســاد وبالتــالي فــإن الله تعــالى يفعــل الصــلاح
 .(302: لينفعيم لا ليضرىم)عبد الجبار تعالى إنما خمق عباده

ىنــاك صــمة وثيقــة بــين التوحيــد والعــدل فــي مــذىب المعتزلــة، ذلــك أنيــم فــي أصــل التوحيــد ينزىــون الله عــن 
صفات المخموقين، وفي أصل العدل ينزىونـو عـن الظمـم والجـور، فـالله فـي أصـل التوحيـد منفـرد بذاتيتـو، لا 

 اا ولا يشبيو أحد، وىو في أصل العدل منفرد بخيريتو فلا يصدر عنو شر ولا جور.يشبو أحد
يــورد الشيرســتاني رأيــو فــي العــدل عنــد أىــل الســنة فيقــول: "إن الله تعــالى عــدل فــي أفعالــو بمعنــى أنــو     

يتصرف في ممكو، يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، فالعدل وضع الشيء موضـعو، وىـو التصـرف فـي الممـك 
( 52مــى مقتضــى المشــيئة والعمــم بضــده، فــلا يتصــور منــو جــور الحكــم وظمــم فــي التصرف")الشيرســتاني،ع

وىو يعني عندىم التصرف المطمق لله في ممكـو فيفعـل مـا يشـاء ويحكـم مـا يريـد، والإنسـان مكمـف لا يممـك 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 159 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

مِـنْ الحكمـة وبـذلك إزاء ذلك شيء، بينما تقوم فكرة العـدل فـي المنظومـة الاعتزاليـة، عمـى مـا يقتضـو العقـل 
يتقدم العقل عمى النصوص العقائدية ويصبح ىو المعيار وىو الحكم. وبما أن الذ  نتحدث عنو ىو دائمـاا 

( ومِـنْ ىنــا فــإن 464:  1979)مــروة ، -أفعالــو-العقـل الإنســاني، فالعـدل فــي جــوىره ىـو الحريــة الإنسـانية 
نسـاني المكمـف وأن ىنـاك حـداا يسـتطيع الإنسـان ىناك علاقـة بـين المصـدر الإليـي الـذ  يكمـف، والعقـل الإ

أن يبم و في القيام بالتكميف، ما يترتب عمى ذلك وجود مسئولية ما تتدخل في الحد مِنْ الحرية، بمعنى أن 
الإنسـان مســئول بقــدر مــا أتــيح لـو مِــنْ حريــة، وبمــا أن الحريــة بيـذه الكيفيــة محــدودة ، فالمســؤولية يجــب أن 

 تكون بدورىا محدودة.

ـــة لـــىرادة وا   ـــنْ الدارســـين، وأن كانـــت النظـــرة القرآني ـــد العـــرب مِ ن كـــان ىـــذا الموضـــوع مكـــان اضـــطراب عن
الإنســـانية وقـــدرتيا عمـــى الاختيـــار تبـــدو متعارضـــة، فأوقعـــت الكثيـــرين فـــي حيـــرة، كمـــا كشـــفت عنيـــا الفـــرق 

ذا جئنــا الإســلامية حتــى تبمــور الخــلاف بــين فــرقتين )الجبريــة القائمــة بــالجبر، والقدريــة القا ئمــة بالاختيــار(، وا 
ويقابمـــو الفســـاد كالإيمـــان فـــي مقابمـــة الكفـــر،  النـــافع،إلـــى تحديـــد معنـــى الصـــلاح والأصـــمح، فالصـــلاح ىـــو 

والأصــمح ىــو الأنفـــع ومقابمــو الصــلاح، ككـــون محمــد فــي أعمـــى الجنــان فــي مقابمـــو كونــو فــي أســـفميا)عبد 
 (.43-35، 1965:الجبار

صمح ىل ىما واجبان عمـى الله تعـالى أم جـائزان عميـو سـبحانو وتعـالىو اختمف المتكممون في الصلاح والأ
وقد أتفق شيوخ المعتزلة عمى القول بوجوب الصلاح والأصمح عمى الله تعالى، مضمونو أنو إذا كان ىناك 
أمران في أحدىما صلاح الإنسان وفي الآخـر فسـاده، وجـب عمـى الله تعـالى أن يفعـل الصـلاح منيمـا دون 

لأن فعل الصلاح ىو الـذ  يتفـق مـع وصـف الله تعـالى بالعـدل والحكمـة، فالعـادل الحكـيم لا يفعـل الفساد؛ و 
إلا ما فيو خير وصلاح، أما ما فيو شر وفساد لا يفعمو، لأنو عالم بقبحو ومست ن عن فعمو)عبد الجبـار ، 

رســتين الب داديــة (. غيــر أن المعتزلــة أنفســيم اختمفــوا فــي تحديــد ميــدان الصــلاح والأصــمح حســب المد302
والبصـــرية، فمعتزلــــة ب ــــداد يــــرون وجــــوب الصــــلاح والأصــــمح عمــــى الله لعبــــاده فــــي الــــدنيا والــــدين، والمــــراد 
بالأصمح والأوفق في الحكمة والتدبير "وأن وجـد الصـلاح والأصـمح فـي وقـت واحـد وجـب عميـو تعـالى فعـل 

 (.118: 1995الأصمح، وصولاا إلى الخير المطمق")الجويني،
ــدين فقــط، والمــراد وأمــا عــ ن معتزلــة البصــرة فــإنيم يــرون وجــوب الصــلاح والأصــمح عمــى الله لعبــاده فــي ال

بالأصمح الأنفـع؛ لأن الله تعـالى خمـق العـالم ل ـرض وغايـة وحكمـة؛ ولأن العمـل دون غايـة تبـرره أو حكمـة 
شــيء لصــلاح النــاس يســتيدفيا يصــبح عبثــاا، ولمــا كــان الله تعــالى حكيمــاا وجــواداا وعــادلاا، فإنــو خمــق كــل 

وخيرىم، والحكيم مِنْ يفعل أحد أمرين إما أن ينتفع أو ينفع غيره، وتعالى الله عن الانتفاع فتعـين أنـو يفعـل 
 (.19-18لينفع غيره. والأرجح أن البصريين كانوا أصوب في تعريفيم الصلاح والأصمح)عبد الجبار ، 

تفســير ىــذه النظريــة فــاعتبروا كــل موجــود كامــل، وقــد بــرر معتزلــة ب ــداد نظــريتيم فــي الصــلاح وفــي مجــال 
وكــل خمــق وفعــل لله مــتقن تمامــاا، كالصــحة، والقــوة والجنــة، وال نــى، كــل ذلــك صــلاح لمــن مــنح لــو. كــذلك 

 المرض والفقر والضعف والنار صلاح لمن أعطى لو أو قّدر عميو.



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 161 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

الأساس أوجـب الب ـداديون فعـل وىذه النظرية كانت مصدر الخلاف بين معتزلة البصرة وب داد، وعمى ىذا 
الأصــمح عمــى الله لعبــاده فــي ديــنيم ودنيــاىم، إذ لا ينب ــي أن يكــون ثمــة صــلاح عاجــل أو آجــل، بــل عميــو 
زاحـة  تعالى فعل أقصى ما يمكنـو فـي استصـلاح عبـاده، نحـو إكمـال العقـل والأقـدار عمـى النظـر والفعـل، وا 

(. البأســــاء والضـــراء والفقــــر وال نــــي 405رســــتاني ، العمـــل وكــــل مــــا ينـــال الإنســــان فــــي الحـــال والمال)الشي
والصــحة والمــرض والمــوت والحيــاة كــل ىــذا صــلاح لعبــاده، حتــى تخميــد أىــل النــار فــي النــار صــلاح ليــم 

(. كما ذىـب الب ـداديون إلـى القـول 134وأصمح، لأن الله تعالى أحسن نظراا لعباده مِنْ أنفسيم)عبد الجبار،
نْ النار لعادوا لما نيو عنو، وربما صاروا أكثر شراا مِنْ الأول، وكـذلك الأصـمح بأن أىل النار لو أخرجوا مِ 

لمفســقة فــي الــدنيا، الــذين لعــنيم الله وحبطــت أعمــاليم وثــوابيم، فيمــا إذا مــاتوا قبــل تــوبتيم ، وعمــى ىــذا يــرد 
ممكـــو لـــو  الشيرســـتاني بـــأن الأصـــمح ليـــم لـــو أمـــاتيم الله وســـمب عقـــوليم، فـــالله مالـــك الممـــك المتصـــرف فـــي

التصــرف مطمقـــاا كمــا يشـــاء يفعـــل مــا يشـــاء، ويحكــم مـــا يريـــد، لا يســأل عمـــا يفعــل وىـــم يسألون)صـــبحي ، 
1991  :255.) 

أمـــا البصـــريون فقـــد رفضـــوا التفســـير الب ـــداد  لنظريـــة الأصـــمح، رغـــم إقـــرارىم مـــع الب ـــداديين عمـــى إثبـــات 
 1985وداا في الـدين لا فـي الـدنيا)الجويني ،الواجبات عميو تعالى، إلا أنيم اشترطوا أن يكون الوجوب محد

(. ومِــنْ ىنــا اعتبــر البصــريون الفيــم الب ــداد  للأصــمح بــاطلاا، لأن الصــلاح والأصــمح فــي التفســير 118:
 (.134: 1988البصر  لا وجوب فيو إن لم يكن متعمقاا بالدين)عبد الجبار، 

والـدنيا، وأوجبـو البصـريون فـي الـدين فقـط،  وعمى ذلـك فـإذا كـان الب ـداديون أوجبـوا فعـل الأصـمح فـي الـدين
(. وقــد حكـى الشيرسـتاني اتفـاقيم عمـى أن الله تعـالى لــم 118فـإنيم اتفقـوا عمـى وجـوب الأصـمح)الجويني ، 

يدخر عن عباده شيئاا مما عمم أنو إذا فعل بيم أتـوا بالطاعـة والتوبـة مِـنْ الصـلاح والأصـمح والمطـف؛ لأنـو 
عمـى أن  ر(. وقد بنى النظّام عمى ذلك قولو: "إن الله تعالى لا يقد75ستاني ، قادر عالم جواد حكيم)الشير 

يعمي بصيراا، أو يّـزَمن صـحيحاا أو يفقـر غنيـاا، إذا عمـم أن البصـر والصـحة وال نـى أصـمح ليـم. وكـذلك لا 
 1910اد  ،يقدر عمى أن ي ني فقيراا أو يصحح زَمِناا، إذا عمم أن المرض والزمان والفقر أصمح ليم")الب د

 :116.) 
في حين اتفق شيوخ الاعتـزال )الب ـداديون والبصـريون( عمـى وجـوب الثـواب عمـى مشـاق التكميـف والعـوض 
عمى الآم غير المستحقة، وأجمعوا عمى أن الله تعالى إذا خمق عبداا وأكمل عقلاا، فإنو لا يتركو ميملاا، بل 

ذا  كمف عبداا وجب في حكمتو )الله تعالى( أن يمطف بو، يجب عميو أن يفكر ويمكنو مِنْ أن ينل الرشد، وا 
 (. 406-405ويفعل أقصى ممكن لو مما يؤمن ويطيع المكمف عنده)الشيرستاني ،

نخمص مما تقدم أن الله تعالى لا يصدر عنـو شـر، وأن ثـواب الإنسـان وعقابـو مقـدران بحسـب عممـو، ومِـنْ 
ار ب يــر حــد، ومــع ذلــك فيجــب أن نعتبــر ىــذا الإنســان ىنــا لابــد أن يكــون مطمــق الحريــة، قــادراا عمــى الاختيــ

لاَّ كـــان عمينـــا أن نجعـــل )اســـتطاعتو( التــي يخمقيـــا الله تعـــالى فيـــو مظيـــراا آخـــر مِـــنْ  خالقــاا للأفعـــال فقـــط، وا 
مظاىر الخمق فنسأل: أىي تتقدم الفعل أمّ توجد معوو فإن تقدم عميـو فلابـد أن تبقـى فـي زمـن الفعـل وتبعـد 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 161 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

ن زالـت قبـل الفعـل فـلا يكـون فـي عن أن تكون عرضاا  ، ومِنْ ىنا ىي كالفعل تماماا يسأل عنيا الإنسـان، وا 
 حاجة إلييا قط، ومِنْ ىنا ىي في لا محل، ومِنْ الخرق أن يسأل عنيا صاحبيا.

ومــن أبــرز مِــنْ نــاقش ىــذه القضــية  إبــراىيم بــن ســيار النظّــام وأول مِــنْ قــال مِــنْ المعتزلــة بنظريــة الصــلاح 
. ثــم وافقــو عمييــا بقيــة المعتزلــة، وأنــو قــد تــأثر فييــا بــوراء الفلاســفة، ولقــد توســع المعتزلــة فــي فيــم والأصــمح

نظرية الصلاح والأصمح، وبال و في تطبيقيا حتى جعموىا تشمل كل أفعال الله تعالى فقـالوا: "إن الله خمـق 
مكمــف وليكـون عبــرة لمــن يخمقــو العبـاد لأن فــي خمقيــم خيـراا وصــلاحاا ليــم، وخمـق غيــر المكمــف لينتفـع بــو ال

(، فــالله تعــالى لا يقــدر أن يفعــل بعبــاده خــلاف مــا فيــو صــلاحيم، ولا يقــدر 291:  1980ودليلاا")الأشـعر ،
أن ينقص مِنْ نعيم أىل الجنة ذرة لأن نعيميم صلاح ليـم، وأن الله تعـالى لا يقـدر عمـى أن يعمـى بصـيراا، 

، كمـا أنـو لا يسـتطيع أن يزيـد ل نى أصمح ليمالبصر والصحة واويزمن صحيحاا، أو يفقر غنياا إذا عمم أن 
ىـــــو عميـــــو  فـــــي خمـــــق العـــــالم شـــــيئاا أو يـــــنقص شـــــيئاا منـــــو؛ لأنـــــو عمـــــم أن أصـــــمح الأمـــــور كونـــــو عمـــــى مـــــا

 (.  134-133العدد)الب داد  ،
ن، ولـو فـي ويشير أبوريدة أن النظّام متأثر فيما قالو مِنْ معرفة الخيـر والشـر بطريـق العقـل بمـذىب الـرواقيي

( . غيـر أن ىـذه الفكـرة تبمـورت مِـنْ خـلال اتصـال المسـممين 1989،168ىذا تعسف وتخريج بعيد)أبوريـدة،
بالثقافات الأخر ، وعن طريق حركة الترجمة والفتوحات الإسلامية والتجارة، وعن طريق أيضـاا الساسـانيين 

 Horten ،1910إلـى الثقافـات الينديـة)والفرس، ىذا ما جعل ىورتن يفترض أن ىذه الفكرة الفمسفية ترجع 
:208). 

ــة لــو صــمة بالقــدرة الإلييــة، وىــذا مــا اتفقــت عميــو شــيوخ المعتزلــة لأنيــم  فمفيــوم العــدل الإليــي عنــد المعتزل
أوجبــوا عمــى الله عمــلاا أصــمح )العــدل الإليــي(، والســؤال المطــروح ىنــا، ىــل يقــدر الله تعــالى عمــى، الظمــم، 

أن الله تعــالى يقــدر عمــى الظمـم والجــور والكــذب وعمـى أنــو بإمكانــو أن يجــور  والجـورو، فــذىب العــلاف إلـى
(. 557: 1965ويظمم ويكذب! ولكنو لا يفعل ذلك لحكمتو، ومِنْ المحال أن يفعل شيئاا غير ذلك)النشـار ،

سـلامي وىو صاحب الفكر المتطرف الذ  أثار كثيـراا مِـنْ المنازعـات الفكريـة فـي العـالم الإ –إلا أن التمميذ 
لـــم يوافـــق أســـتاذه حـــين قـــال: "بـــأن الله تعـــالى لا يوصـــف بالقـــدرة عمـــى الشـــرور والمعاصـــي  –كمـــا مـــر بنـــا 

(. يعنـي أن الله لا يفعـل الظمـم فقـط، بـل لا يقـدر عميـو 67وليست ىي مقدورة لمبار  تعالى")الشيرسـتاني ، 
، وقـد يسـتطيع أن يتـرك شـيئاا منيـا ولا يترك الأصمح مِنْ الأفعال إلى ما ليس بأصمح، بـل ولا يسـتطيع ذلـك

إلى ما يساويو، قد يجـوز أن يتـرك فعـلاا ىـو صـلاح إلـى فعـل آخـر ىـو أصـمح يقـوم مقامـو ىـذا فيمـا يتعمـق 
بــأمور الحيــاة، أمــا فيمــا يتعمــق بــأمور الآخــرة "فــلا يوصــف الله تعــالى بالقــدر عمــى أن يزيــد فــي عــذاب أىــل 

كــذلك لا يــنقص مِــنْ نعــيم أىــل الجنــة ولا يخــرج أحــداا مِــنْ أىــل النــار شــيئاا ولا عمــى أن يــنقص منــو شــيئاا و 
 (.26: 1993الجنة")الخياط ،

لمــاذا لا يصــدر الظمــم عــن الله تعــالى و فيجيــب النظّــام عــن ذلــك "أن الظمــم والكــذب لا يقعــان إلا مِــنْ جســم 
عــالى إذن الظمــم، ثــم ( فــالله عنــد النظّــام غيـر ذ  آفــة أو جســم حــادث، فـلا يفعــل الله ت26ذ  آفـة")الخياط ،



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 166 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

إذا كــان الأمــر كــذلك فــإن النظّــام ينتيــي إلــى القــول بأنــو "لــيس يجــوز لممانويــة أن يعتمــوا بمثمــو عمتــو، لأنيــم 
يزعمون أن النور يجتمب المنافع، ويدفع المضاد، وتـدخل عميـو الآفـات وت مـب عميـو الظممـة، حتـى لا يعمـم 

يــم عمــى أن الشــر والظمــم لا يجــوز وقوعيمــا منــو، وىــذا إن ل مبتيــا عميــو، فــإذا كــان كــذلك فــلا دليــل لشــيئاا 
زعموا أن الله مختار، فألزميم أن يجيـزوا وقـوع الخيـر مِـنْ الظممـة، والشـر مِـنْ النـور بمـا وصـفت")الخياط ، 

ذا كــان الــدكتور ســامي النشــار ىنــا يقــول أن ىــذه المســألة تعــود إلــى فكــرة كــل مِــنْ النظّــام والمانويــة 44 (، وا 
ــنْ  عــن الله، فــلا داعــي لىطالــة ىنــا، لأننــا عرفنــا فمــا ســبق أن النظّــام قــد تصــد  لمفكــر المــانو ، وكــان مِ

الرافضين ليذا الفكر المعاد ، فالله واحد عند النظّام لا تعدد فيـو ولا تشـكل. إذن فـالله لا يفعـل الظمـم؛ لأنـو 
لجيـل والحاجـة دلالات عمـى حـدث ليس ىناك مِنْ حاجة دفعتو )الله تعالى( عمى ذلـك، أو مِـنْ جيـل بـو، وا

مِنْ وصف بيما، تعالى الله عن كل تمك الآفات. ويعمل الشيرستاني مذىب النظّام في قولو: "إن القبيح إذا 
كان صفة ذاتية لمقبيح وىو المانع مِنْ الإضافة إليو فعلاا، ففـي تجـويز وقـوع القبـيح منـو قبـيح أيضـاا فيجـب 

( فمــن يوصــف بالقــدرة عمــى 68وصــف بالقــدرة عمــى الظمم")الشيرســتاني،أن يكــون مانعــاا ففاعــل العــدل لا ي
 العدل يتضمن عدم الوصف بالقدرة عمى الظمم، والظمم لا يصدر إلا عن قبح ونقص.

فالشيرســتاني حــين تكمــم عــن النظّــام فــي قولــو بتحســين العقــل وتقبيحــو فــي جميــع أفعالــو، لــم يــزد عــن رأ  
يجوز أن يأمر الله سبحانو بيا فيـي قبيحـة لمنيـي، وكـل معصـية الأشعر  في ذلك شيء "كل معصية كان 

كــان لا يجــوز أن يبيحيــا الله تعــالى فيــي قبيحــة لمنيــي، وكــل معصــية كــان لا يجــوز أن يبيحيــا الله تعــالى 
فيي لنفسيا كالجيل بو والاعتقاد بخلافو وكذلك كـل مـا جـاز أن لا يـأمر الله سـبحانو فيـو حسـن للأمـر بـو 

(، ألا يــدعو رأ  النظّــام ىــذا إلــى الاســت راب! 68إلا أن يــأمر بــو حســن لنفسو")الأشــعر ، وكــل مــا لــم يجــز
فالمعصية لا يجوز أن يأمر بيا أو يبيحيا! ويورد لنا الخياط قول النظـّام بـأن المعصـية والكفـر بالعبـد كـان 

نمـا كـان بـالله التقبـيح لممعصـية والكفـر، وىـو الحكـم بالتـالي عمييمـ ا بأنيـا قبيحان)الخيـاط، معصية وكفـراا، وا 
(. ويتبعو قول الاسكافي في أن الحسن مِنْ الطاعـات حسـن لنفسـو، والقبـيح أيضـاا قبـيح لنفسـو لا لعمـة ، 44

ويــــــذكر الأشــــــعر  أنــــــو كــــــان يقــــــول فــــــي الطاعــــــة إنيــــــا طاعــــــة لنفســــــيا، وفــــــي المعصــــــية أنيــــــا معصــــــية 
نمـا ســميت طاعــة الله لأنــو أمــر بيــا إلا ( ويعمــل الأشــعر  بقــول القــائمين أن الطاعــة إ356لنفسيا)الأشـعر ،

لنفسيا ويضيف أن الطاعـة لله إنمـا ىـي طاعـة لـو لأنـو أرادىـا، والمعصـية سـميت معصـية لـو لأنـو كرىيـا. 
ويوضح لنا أبو اليذيـل العلاف فـي موضـع آخر المقصود بالطاعة حين قال بطاعة لا يراد بيا الله تعالى، 

ن لــم يقصــد الله ومعنــى ذلــك أن العبــد )الإنســان( قــد  يكــون مطيعــاا لله إذا فعــل شــيئاا أمــر الله تعــالى بــو، وا 
(. بــل ىــو يقــول إن العبــد إذا قصــر فــي معرفــة الله تعــالى 105ســبحانو وتعــالى الفعــل )طاعتو()الأشــعر  ،

(. وبأن الحجة تمزم المفكـر حتـى مِـنْ غيـر خـاطر مِـنْ قبـل الله جـل شـأنو 65استوجب العقوبة)الشيرستاني،
إلــى النظــر، أمــا عنــد النظّــام فيقــول: "لابــد مِــنْ خــاطرين أحــدىما يــأمر بالإقــدام، والأخــر يــأمر بــالكف، ينيــو 

(. لــذلك فــإن كــان بالنســبة لىنســان فقــد صــح، وأمــا بالنســبة لله فقــد 74ومِــنْ ثــم يقــع الاختيار")الشيرســتاني،
قـالات لـم يـزد شـيئاا عنـدما ذكـر أن أخطأ؛ لأن الخواطر لا تقال عن الله تعالى، والواقع أن الأشعر  فـي الم



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 163 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

النظّام، قال بوجود الخاطرين، ونقد الإمام محمد بن حزم، قول النظّام في أن الله تعـالى لا يقـدر عمـى ظمـم 
نو تعالى لو كان قادراا عمى ذلك  ن الناس يقدرون عمى كل ذلك، وا  أحد أبداا، ولا عمى شيء مِنْ الشرور، وا 

 (. 199نو قد فعمو، فكأن الناس عندىم أتم قدرة مِنْ الله تعالى)ابن حزم ،لكنا لا نأمن أن يفعمو، أو أ
وكــان يقــول إن الله تعــالى لا يقــدر عمــى إخــراج أحــد مِــنْ النــار، أو إخــراج أحــد مِــنْ الجنــة، ولا عمــى وضــع 

نْ كـل طفل في النار، وأن الناس وكل واحد مِنْ الجن والملائكة يقدرون عمى ذلك، فكأن الله عنده أعجز مِ 
ضعيف مِنْ خمقو، وكأن كل واحد مِنْ الخمق أتم قـدرة مِـنْ الله تعـالى، ومِـنْ العجيـب اتفـاق النظـّام والعـلاف 
عمى أن ليس يقدر الله تعالى مِنْ الخير عمى أصمح مما عمل، فاتفقا عمـى أن قدرتـو عمـى الخيـر متناىيـة، 

فجعمـو عـديم القـدرة عمييـا عـاجز عنيـا، ثـم يختـتم ثم قال النظّام أن الله تعالى لا يقدر عمى الشـرور جممـة، 
ابن حزم ذلك بعدم فيمو لممذىب عمى وجـو الصـحيح، فيمـا اعتقـد إلـى تكفيـر كـل مِـنْ العـلاف والنظـّام)ابن 

 (.  193حزم ،
ويمحــق نقــد ابــن حــزم لمنظّــام فــي مفيــوم لمعــدل الإليــي الأشــعر ، فيرجعــو إلــى أصــول ثنويــة فيــر  أن     

أن كــل شــيء قــد يــداخل ضــده وخلافــو، ويعتقــد أيضــاا أن أىــل التثنيــة يــرون امتــزاج النــور المداخمــة: تعنــي 
بالظممــة عمــى المداخمــة التــي ثبتيــا إبــراىيم النظّــام، فيــل يحــاول الأشــعر  أن يصــل بــين مــذىب النظّــام فــي 

وخ الاعتــزال المداخمــة وبــين أصــل مِــنْ الأصــول "الثانويــة" وىــو الامتــزاجو ، ولكــن القاعــدة المعتمــدة عنــد شــي
أنـو تعــالى لا يفعـل بمقتضـى ىـذا العـدل إلا مـا فيـو خيـر عبــاده  -العـدل الإليـي–]النظـّام[ فـي ىـذه القضـية 

( أ  أن المعتزلــــة يــــرون أن اتصــــاف الله بالعــــدل يعنــــي أن تكــــون أفعالــــو كميــــا 133وصــــلاحيم)الب داد ،
شـيء ويريـد مِـنْ العبـاد خلافـو، ولا الصادرة منو حسنة، لأنيا صادرة عن عقل وحكمـة فـلا يجـوز أن يـأمر ب

يجوز أن يكون خالقاا لأفعاليم ثم يحاسبيم عمييا، لأنو لو فعل ذلك لوجب أن يكون ظالماا جائراا تعـالى الله 
 (.345عن ذلك عمواا كبيراا)عبد الجبار ، 

والاعتـزاز بـو واعتبـاره لقد اتخذ شيوخ الاعتزال مِنْ ىذه القضية موقفاا واضحاا استندوا فيو إلى تمجيـد العقـل 
مرجعــاا أساســياا فــي تحســين الأشــياء وتقبيحيــا، فالحســن والقــبح فــي نظــر الأيديولوجيــة الاعتزاليــة )صــفتان 

(. وأن العقــل قــادر عمــى التمييــز بــين حســن الأشــياء وقبحيــا قبــل وَرْود 53ذاتيتــان للأشياء()الشيرســتاني ،
 إن ذلك يكون مِنْ قبل الإخبار لا مِنْ قبيل الإثبات.الشرع بذلك، فإذا ورد الشرع بتحسين أو تقبيح، ف

فيي إمـا وفي ذلك يقول ال زالي: "أما الأفعال التي لا يستطيع العقل أن يحكم عمييا بحسن أو قبح ضرورة 
مــا محظــورة، عمــى خــلاف بيــنيم فــي ذلــك مــا موقوفــة وا  . فالعقــل عنــد المعتزلــة ىــو (53")ال زالي ، مباحــة وا 

ذ يقبحو، فإنوالحجة الأولى في ا فيو الحسـن أو  ينشئبذلك لا  لتحسين والتقبيح، والعقل إذ يحسن الشيء وا 
نما ىو يدرك صفتو الذاتية الأصمية، فيو يدرك بالضرورة العقمية حسن الصدق وقبح الكـذب، كمـا  القبيح وا 

 يدرك )بعد النظر( حسن الصدق وأن أد  إلى ضرر، وقبح الكذب وأن أد  إلى نفع.

 نظرية الصلاح والإصلاح عند القاضي عبدالجبار: ثالثاا : 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 161 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

العدل أىم صـفة لمفعـل الإليـي، كمـا عرّفـو القاضـي عبـدالجبار، وىـو أن أفعـال الله تعـالى كميـا حسـنة، وأن 
ويذىب شيوخ الاعتزال إلى أن  (301)عبد الجبار ، الله تعالى لا يفعل القبيح، ولا يخل بما ىو واجب عميو

في أفعال الناس، لا لأنو لا يستطيع ذلك، بـل لأن الله أقـدر النـاس عمـى أفعـال محـددة  الله تعالى لا يتدخل
(. وعمى ذلـك تشـير )سـيير فضـل الله( إلـى أن المعتزلـة حـددوا العـدل بأنـو 82: 1987وكمفيم أداءىا)بدير،

ميــع مــا يقتضــيو العقــل مِــنْ الحكمــة وىــو إصــدار الفعــل جيــة الصــواب والمصــمحة، وىــذا يعنــي أن تكــون ج
(. 171-120الأفعال الصادرة عـن الله تعـالى والمتعمقـة بالإنسـان المكمـف بمقتضـى الحكمة،)عبـد الجبـار، 

ولما كـان الله تعـالى حكيمـاا عـادلاا، فإنـو خمـق كـل شـيء لصـلاح الإنسـان، وصـلاح عالمـو. حيـث يـر  فـي 
(، فـالله تعـالى 64: 1974)الجشـمي ، ذلك الحاكم الجشمي بـأن أفعـال الله سـبحانو وتعـالى صـلاح لىنسـان

بعدلو المطمق الشامل )كل الكائنات( لا يمكن أن يظمم أحد ولا يكمف بما لا طاقة لىنسـان عمـى أدائـو مِـنْ 
عمل، بل يقدره عمـى مـا شـرعو وكمـف بـو. وحـين تحـدث شـيوخ المعتزلـة عمـى الفعـل الإليـي، فكـان لابـد أن 

رأوا أنــو لا يصــح أن تضــاف إلــى الله ســبحانو وتعــالى  يميــزوا بــين الفعــل الإليــي، والفعــل الإنســاني، حيــث
أفعال العباد، ولا يصح ولا يجوز مِنْ جية أخر  أن يضاف فعل العبد )الإنسان( إلى الله تعـالى. وذلـك أن 
فعل العبد معموم واحد، بمعنى أصبح مقدور واحـد. وىـذا المقـدور لا يصـح أن يـوزع بـين قـادرين؛ لأن لكـل 

لكـل مقـدور قـادر واحـد. والقـدرة التـي تحقـق ىـذا العمـل وتخرجـو إلـى حيـز الوجـود ىـي معمول عمة واحـدة، و 
القــدرة الفاعمــة عمــى الحقيقــة. وعمــى ىــذا الأســاس انتيــت شــيوخ المعتزلــة إلــى أن الفعــل البشــر  واحــد، وىــو 

-232: 1971)عبــد الجبــار،  مقــدور لىنســان، ومِــنْ ثــم فــإن الإنســان )العبــد( فاعــل لأفعالــو عمــى الحقيقــة
( ومِــنْ ىنــا يــذىب عبــدالجبار إلــى أن أفعــال العبــاد محدثــة مــنيم، وأنيــم ىــم المحــدثون ليــا ثــم يعطينــا 233

 الأدلة عمى ذلك.
في أننا نفصل بين المحسن والمسيء، فنحمـد المحسـن عمـى إحسـانو ونـذم المسـيء عمـى إسـاءتو ولا تجـوز 

رىا، حتـى لا يحسـن منـا أن نقـول لمظـالم لـم ىذه الطريقة في حسن الوجو وقبحو، ولا في طـول القامـة وقصـ
ظممــت، ولا لمكــاذب لــم كــذبتو، فمــو لا أن أحــدىما متعمــق بنــا موجــود مِــنْ جيتنــا، ولــيس الآخــر كــذلك "لمــا 
 وجــب ىــذا الفصــل، ولكــان الحــال فــي طــول القامــة وقصــرىا كالحــال فــي الظمــم والكــذب، وقــد عُــرفَ فســاد"

ــ449: 1976)بــدو  ،  أن الفعــل منــو مــا ىــو خــاص بالقــدرة الإلييــة ومــا ىــو خــاص (، ثــم بــيّن القاضــي ب
بالإنسـان، وأن ثمــة أفعــالاا تحــدث منـا بنــاء عمــى صــوارفنا ودواعينــا، وأخـر  تحــدث دون أن يكــون لنــا دخــل 
فييا. وفي ذلك يقول القاضي: "الذ  يدل عمـى أن ىـذه التصـرفات )الأفعـال( يجـب وقوعيـا بحسـب قصـدنا 

ذا دعاه الداعي إلـى القيـام، حصـل منـو القيـام عمـى طريقـة واحـدة ووتيـرة مسـتمرة، ودواعينا، وىو أن أحدنا إ
بحيث لا يختمف الحال فيـو وكـذلك فمـو دعـا عمـى الأكـل بـأن يكـون جائعـاا وبـين يديـو مـا يشـتييو، فإنـو يقـع 

 بيا"منو الأكل عمـى كـل وجـو ولا يختمـف الحـال فـي ذلـك، وىـذا إمـارة كونـو موقوفاـا عمـى دواعينـا ويقـع بحسـ

( ، كما يبين لنـا القاضـي أن الله تعـالى لا يخمـق أفعـال العبـاد، ويعمـل ذلـك بـأن أفعـاليم 334)عبد الجبار، 
)العباد( متصفة بالظمم والجور والقبح. وليذا لا ينب ي أن يكون خالقاا ليـا، لأنـو سـبحانو لـو كـان خالقـاا ليـا 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 165 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

لله أن يكون تعالى ظالماا جائراا، لذلك فـإن العبـد  ( . وحاشى133)عبد الجبار، لوجب أن يكون ظالماا جائراا 
عند المعتزلة قادر عمي خالق لأفعالو خيرىا وشرىا مستحق عمـى مـا يفعمـو ثوابـاا، وعـذاباا فـي الـدار الآخـرة، 
وأن أفعـــال الله تعـــالى كميـــا حســـنة، وأنـــو لا يفعـــل القبـــيح، ولا يخـــل بمـــا ىـــو واجـــب عميـــو، وأن الله ســـبحانو 

ب فــي خيــره، ولا يظمــم فــي حكمــو، ولا يعــذب أطفــال المشــركين بــذنوب آبائيم)عبــد الجبــار ، وتعــالى لا يكــذ
(. وأيضـــاا ذىبـــوا إلـــى أن أفعـــال العبـــاد مِـــنْ تصـــرفيم وقيـــاميم، وقعـــودىم حادثـــة مِـــنْ جيـــتيم، وأن الله 334

)الشيرستاني  عصيةسبحانو أقدرىم عمى ذلك، وقالوا بأن القدرة تكون قدرة عمى الكفر والإيمان والطاعة والم
(. 398(. يعني ذلك أن كـل فعـل مِـنْ أفعـال الله تعـالى لا يخمـو مِـنْ الصـلاح والخيـر )الشيرسـتاني ، 45، 

لقول النظّام بأن الله لا يفعل بعبـاده إلا مـا فيـو صـلاحيم، ولـذلك لـم يكمفيـم مـا لا يطيقونـو ولا يعممـون، بـل 
 يـم، لييمـك مِـنْ ىمـك عـن بينـة، ويحيـى مِـنْ حـي عـن يينـةيقدرىم عمى ما كمفيم، ويـدليم عمـى ذلـك ويبـين ل

(. وىنا تبرز حرية إرادة الإنسان التي يصبح فييا مسئول عمى اختياره، محاسب عنو، 133)عبد الجبار ، 
وأن الله تعـــالى لـــم يجبـــر العبـــاد عمـــى فعـــل أ  شـــيء ســـواء كـــان شـــراا أو خيـــراا، حســـن أو قبـــيح، طاعـــة أو 

ــؤْمِنفَ معصــية. لقولــو تعــالى:  ــرْ ومِــنْ  مَــن شَــاءَ فَمْيُ شَــاءَ فَمْيَكْفُ
[، لقولــو تعــالى: 29]ســورة الكيــف :الآيــة   

 ْاعْمَمُوا مَا شِئْتُم  لمـا أُثيـب وعوقـب لكنـو يثـاب  ،فمو لم يكن العبـد موجـداا لعممـو [،40]سورة فصمت: الآية
والأصمح، وىنا يتفقـون  ويعاقب عميو فيو إذن موجد لعممو مِنْ ىذه الناحية وفي خمق العباد يمكن الصلاح

(. ويتوصـموا بـذلك إلـى معرفـة الله 251عمى أن الله عـز شـأنو خمـق عبـاده ليـنفعيم ولا ليضـرىم )الأشـعر  ،
 نوالبصــيري نبـد ونعمــة الخمـود .وقـد تعرضـنا إلـى آراء الب ـدادييتعـالى فيعبـدوه ويشـكروه، فيسـتحقوا ثـواب الأ

مِــنْ المعتزلــة، فــي نظريــة الصــلاح والأصــمح، ولكــن مــا ييمنــا ىنــا ىــو موقــف القاضــي مِــنْ الصــلاح، نحــو 
النفع ودفع الضرر، وعميو فلا يجب الفعل عمى الله تعالى؛ لأنو صلاح أو أصمح؛ لأنو لا يفعل مـع عبـاده 

 (.24)عبد الجبار ، م لأن أفعالو كميا حسنةإلا ما ينفعي
فـي الأصــمح ويعتبـره بــاطلاا؛ لأن الصـلاح والأصــمح فـي التفســير  نوينقـد القاضــي عبـدالجبار رأ  الب ــداديو 

البصر  لا وجوب فيو أن لم يكن متعمقاا بالدين كالأعواض عن الآلام غير المستحقة، والثواب عمى مشاق 
(. وىـذا لا ينفـي فكـرة العنايـة الإلييـة فـي الـدنيا، 134وغيرىا )عبـد الجبـار ،  التكميف، والألطاف، والأرزاق

زاء ىــذا التميــز بــين فكــرة الوجــوب الدينيــة والدنيويــة، فــإن القاضــي يــرفض رأ  بشــر بــن المعتمــر فيقــول:  وا 
عبــد الجبــار، ) "يــزعم أن عنــد الله لطفــاا لــو أتــى بــو الكفــار لآمنــوا طوعــاا إيمانــاا يســتحقون بــو الثــواب الــدائم"

(. إلا أنــو لــم يفعــل لأن واجبــو ىــو إزاحــة عمــة المكمــف وتمكينــو مســتنداا فــي ذلــك عمــى قولــو 4-5: 1962
وَلـَوْ شَـاءَ رَبُّـكَ لآمَـنَ مِـنْ فِـي الَأرْضِ كُمُّيـُمْ تعـالى: 

دلالـة عمـى أنـو تعـالى لـم [ 99] سـورة يـونس : الآيـة   
نما سأل ذلك عمى وجو التطـوع والاختيـار يشأ إيمانيم عمى وجو الإكراه مع قدرتو عمى  أن يكرىيم عميو، وا 

(. ويضــيف القاضــي بــأن الله تعــالى لــو 170:  2006لكــي يفــوزا بمــا عرضــوا لــو مِــنْ الثواب)عبــد الجبــار، 
( ، لــذلك فــإن حكمتــو 375-374)عبــد الجبــار، أراد أن يضــطر عبــاده ويمجــئيم إلــى الإيمــان بــو لفعــل ذلــك

 (.406: 1971زم مع اختيارىم وفعميم، بالإضافة إلى ألطافو بو )عثمان، اقتضت أن التكميف متلا



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 166 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

ويصل القاضي عبدالجبار إلى ثمرة مفيوم الاعتزال في العـدل الإليـي بـأن تكـون أفعالـو سـبحانو كميـا      
الصــادرة منــو حســنة، لأنيــا صــادرة عــن عقــل وحكمــة، فالإنســان ىــو الخــالق لأفعالــو مســئول عنيــا ، لــذلك 

عنيا ولقد اتخذ المعتزلة  الله تعالى عن الظمم، وليثبتوا لىنسان الحرية عمى اختيار أفعالو ومسئوليتو ينزىوا
ا اســتندوا فيــو إلــى تمجيــد العقــل ، والاعتــزاز بــو واعتبــاره مرجعاــا أساســياا فــي  مِــنْ ىــذه القضــية موقفاــا واضــحا

مييـز بـين الحـس مـن الأشـياء وقبيحيـا فـي ( ، فالعقـل قـادر عمـى الت57تحسين الأشـياء وتقبيحيـا )ال زالـي ،
                  إطار المسئولية والحرية.

ولمــا كــان الله تعــالى عــادلاا فــي حكمــو فيــو لــم يــدخر عــن عبــاده شــيئاا فيــو الصــلاح، فمــيس عنــد الله تعــالى 
 شــيء أصــمح ممــا أعطــاه جميــع النــاس، ولــيس عنــده ىــد  أىــد  ممــا مــنحيم، ولــيس يقــدر الله تعــالى عمــى

 شيء أصمح مما فعل.
وبالتــالي فيــو مــرتبط عنــدىم  ،فمفيــوم العــدل الإليــي عنــد الشــيخين مــرتبط بفعــل الصــلاح والمصــمحة لمنــاس

فيو صلاحيم، فالعدل الإليي عندىم ما جاء  سما ليعمى عدم قدرتو تعالى عمى أن يفعل لعباده في الدنيا 
ولما كان الظمم موجوداا والفساد موجوداا فلابد أن يكون مصدره ىو  ،متمشياا مع خير الناس ومصالح العباد

 و.وليذا ذىبوا إلى أن الإنسان خالق لأفعال ،الإنسان لا الله تعالى
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 167 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

 الخاتـمة:
 من خلال ما سبق نصل إلى النتائج التالية:        

ــ 1 والمصــمحة لمنــاس، وبالتــالي فيــو مــرتبط  إن مفيــوم العــدل الإليــي عنــد الشــيخين مــرتبط بفعــل الصــلاحـ
عنــدىما عمــى قدرتــو تعــالى، ومــا جــاء متمشــياا مــع خيــر النــاس ومصــالح العبــاد، ولمــا كــان الظمــم والفســاد 
موجودان فلابد أن يكون مصدرىما ىو الإنسان. وليذا ذىبوا إلى أن الإنسان خالق لأفعالو، وأن الله تعالى 

أنـو إذا فعـل بيـم أتـوا بالطاعــة والتوبـة مـن الصـلاح والأصـمح والمطــف؛ لـم يـدخر عـن عبـاده شـيئاا ممــا عمـم 
 لأنو قادر عالم جواد حكيم .

إن ثمرة مفيوم الاعتزال في العدل الإليـي عنـد القاضـي عبـد الجبـار تتمثـل فـي أن تكـون أفعالـو سـبحانو ـ 2
صمة وثيقة بين التوحيد عمى أن ىناك  لصادرة عن عقل وحكمة ، وىذا يد اكميا الصادرة منو حسنة ،لأني

والعدل في مـذىب المعتزلـة ،ذلـك أنيـم فـي أصــل الــتوحيد ينزىـون المــو عـن صـفات المخمـوقين، وفـى أصـل 
أحـداا ولا يشـبيو أحـد وىـو فـي  والعدل ينزىونو عـن الظمـم والجـــور ، فـالله فـي التوحيـد منفـرد بذاتيتـو ،لا يشـب

 ر.العدل منفرد بخيريتو فلا يصدر عنو شر ولا جو 
يتعمق العدل بالفعل الإليي من حيث صمتو بالإنسان، تمك الصمة التي يجـب أن يسـودىا مـن جانـب الله ـ 3

جميع ما يفعمو سبحانو، أنو عدل لأن جميع ذلـك يفعمـو ب يـره .لــذلك فشـيوخ المعتزلـة نزىـو المــو تعـالى عـن 
ـــالق الظمــم، لأن العــدل ىــو رأس الفضــائل التــي تحكــم الأفعــال المتعديــة إلــى  ال يــر لاســيما فــي علاقــة الخــ

بالمخموقين ، في حـــين يـــر  الأشـاعرة أن الظمـم ليـــس لـو حقيقـة وجوديـة لأن الظمـم ىـو التصـرف فـي ممـك 
 الآخرين والعالم بأجمعو ممك لـرب العالمين .

كمــة فــي إن نظريــة رعايــة الله تعــالى للأصــمح تــأتى كمحصــمة منطقيــة لمفيــوم العــدل الإليــي ولمعنــى الحـــ 4
أفعال الله تعـالى . ولمـا كـان العـدل الإليـي يقضـي أن تكـون أفعـال الله معممـة بقصـد منيـا غايـة ىـي منفعـة 
العبـاد ،وأن تكـون أفعالـو كميــا حسنــة ،كـان وجــو الحـس ىـذا ىــو صـلاح العبـاد .فــالله حكـيم، والحكـيم تكــون 

تقـان، فـلا يفعـل فعـلاا جزافاـا ، فـلا بـد  اذن ا ويريـد  أفعالو عمى إحكـام وا  ـا ويقصـد صـلاحا لله مـن ينحـو غرضا
خيراا ، ولما كان الخير الذ  يريده لا يرتد إلى ذاتو ؛لأنو كمال مطمق، كان ىذا الخير وىذا الصلاح الـذ  

 يفعمو مرتداا الى رعاية  مصالح العباد .
لا يفعل بعباده إلا ما إن كل فعل من أفعال الله تعالى لا يخمو من الصلاح والخير لقول النظَام بأن الله ـ 5

فيــو صــلاحيم ،ولــذلك لــم يكمفيــم مــا لا يطيقونــو ، وىنــا تبــرز حريــة إرادة الإنســان التــي يصــبح فييــا مســئول 
ن الله تعالى لم يجبـر العبـاد عمـى فعـل أ  شـيء سـواء كـان شـراا أو خيـراا ،  عن اختياره ، محاسب عنو ، وا 

شــاء فميــؤمن ومــن شــاء فميكفــر(. ومــن ىنــا فإيمــان حســن أو قبــيح ، طاعــة أو معصــية لقولــو تعــالى) فمــن 
ــم قــد ســاىم فــي خمــق قضــايا كلاميــة ىامــة ىــي : قضــية الصــلاح  -الشــيخين بعدالــة الله وتنزىــو عــن الظم

والأصـــمح ، والتوليـــد ، والمطـــف، أ  أن الله ســـبحانو وتعـــالى مـــادام عـــادلاا فيـــو لا يفعـــل لعبـــاده إلا مـــا ىـــو 
 صلاح ليم ، بل ىو أصمح .



 سمية عمران 

 

 

 رواق الحكمة مجمة  –جامعة الزاوية 
 https://journals.zu.edu.ly/index.php/UZRHJ 168 م2025 ديسمبر - الثانيالعدد  -  تاسعالمجمد ال

 

 

 ر والمراجع:المصاد
 ، ب داد، مكتبة المثنى.9ابن حزم: الفصل، ج-5
 .9، إبراىيم بن سيار النظام، القاىرة، دار النديم، ، ط5959أبوريدة:  -9
 ،عمم الكلام ومدارسو، القاىرة، مكتبة سعيد رأفت. 5995بدير:   -9
 . 5، بيروت، دار العمم لمملايين ، ط5،مذاىب الإسلاميين، ج5991بدو : -9
 الب داد :الفرق بين الفرق، تحقيق محمد محيي الدين، القاىرة، طبعة المدني.-8
 ،الفرق بين الفرق، تحقيق محمد بدر، مصر، مطبعة المعارف. 5959الب داد : -1
 .9أصول الدين، بيروت، دار الكتب العممية، ، ط 5955ـ الب داد ،9
 ت، دار الكتب العممية،. الارشاد، تحقيق زكريا عميرات، بيرو  5998الجويني،   -5
 ،شرح العيون، تونس.  5999الجشمي: -9

 . 5،الإرشاد،  تحقيق اسعد تميم ، بيروت ، دار الكتب ، ط 5958الجويني:  -59
 . 9،الانتصار، تحقيق نبيرج، بيروت، الدار العربية لمكتاب، ط 5999الخياط: -55
 . 8ريدة، بيروت، دار النيضة العربية، طتاريخ الفمسفة في الإسلام، تحقيق أبو  5955د  بور: -59
 الشيرستاني: نياية الأقدام في عمم الكلام ، تحقيق الفرد جيوم، ب داد، مكتبة المثنى.-59
 .9،تحقيق ىمموت ريتر، ط5،مقالات الإسلاميين، ج 5959الأشعر : -59
 المصرية لمتأليف.  ، الأصمح، تحقيق مصطفى السقا، القاىرة، دار59، الم ني، ج 5918عبدالجبار:-58
، تحقيـــــــــق محمـــــــــد عمـــــــــارة، بيـــــــــروت، دار 5،المختصـــــــــرفي أصـــــــــول الـــــــــدين، ج5955عبـــــــــدالجبار: -51

 . 9الشروق، ط
 . 9،شرح الأصول الخمسة، تحقيق عبدالكريم عثمان، القاىرة، مكتبة وىبة، ط 5955عبدالجبار:-59
 .5قاىرة، ط،المختصر في أصول الدين، تحقيق محمد عمارة، ال 5995عبدالجبار: -55
 . 5، تنزيو القرآن عن المطاعن، مكتبة الأزىر لمتراث، ط 9991عبدالجبار:    -59
 ، المطف، تحقيق أبو العلاء عفيفي، دار الكتب المصرية. 59،الم ني، ج 5919عبدالجبار:  -99
 ،القاىرة ، بدون تاريخ .5ال زالي : المستصفي عموم الأصول، ج - 95
 سفة العمل في الإسلام، القاىرة، دار الكتاب.،فم 5951فضل الله:  -99
 ، بيروت، دار الفارابي. 5، النزعات المادية في الفمسفة العربية والإسلامية، ج 5999مروة: حسين:  -99
 . 9، مصر، دار المعارف، ط5،نشأة الفكر الفمسفي في الإسلام، ج 5918النشار:  -99
 


